
 

Página | 1 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

 

                                                                                                                                      
https://periodicos.utfpr.edu.br/rtr 

  

Valorização linguística nos cursos de 
formação de professores indígenas: uma 
experiência com foco em povos Tupi-
Guarani 

 

RESUMO 

Aline Cruz 
acruz@ufg.br 
https://orcid.org/0000-0003-0448-3137 
Universidade Federal de Goiás (UFG), 
Goiânia, GO, Brasil 
 
 

Marina Magalhães   
marinamsmag@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-4231-2582 
Universidade de Brasília (UnB), 
Brasília, DF, Brasil 
 
 

Bárbara Heliodora Santos  
barbarahpsantos@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-8451-4871 
Universidade de Brasília (UnB), 
Brasília, DF, Brasil 
 
 

Rosani Moreira Leitão  
rmleitao@ufg.br 
https://orcid.org/0000-0003-1585-1118 
Universidade Federal de Goiás (UFG), 
Goiânia, GO, Brasil 
 

 Organizado sob forma de pedagogia da alternância, com aulas em Goiânia e aulas em 
terras indígenas localizadas nos estados de Goiás, Mato Grosso, Tocantins, Minas Gerais 
e Maranhão, o curso de Educação Intercultural do Instituto de Formação Superior 
Indígena Takinahakỹ, da Universidade Federal de Goiás, promove políticas linguísticas 
de valorização das línguas indígenas, reunindo semestralmente falantes de línguas das 
famílias Tupi, Macro-jê, Arúak, Karib, Bororo e da língua Trumai. Neste artigo, propõe-
se um relato de experiência, com foco nos estudantes indígenas de línguas da família 
Tupi-Guarani, para demonstrar como, a partir da pedagogia da alternância, o curso 
promove uma formação básica em Linguística como subsídio para o desenvolvimento de 
uma reflexão sobre o processo de alfabetização em línguas indígenas em um contexto 
de oralidade, em formações que ocorrem tanto na universidade quanto nas Terras 
Indígenas. 
 
 
PALAVRAS-CHAVE: Pedagogia da alternância. Políticas linguísticas. Línguas indígenas. 
Linguística. 

 

https://orcid.org/0000-0003-0448-3137
https://orcid.org/0000-0003-4231-2582
https://orcid.org/0000-0002-8451-4871
https://orcid.org/0000-0003-1585-1118


 

Página | 2 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

INTRODUÇÃO 

O contato entre povos indígenas e não indígenas, que se iniciou com a 
colonização brasileira em 1500, acarretou o enfraquecimento e até a perda de 
diferentes conhecimentos originários, na medida em que imposições coloniais e, 
mais tarde, ações do Estado brasileiro reprimiam a execução de práticas culturais 
e o uso de línguas maternas entre os povos originários. Apesar das divergências 
(cf. Rodrigues, 2019; Franchetto, 2016; D’Angelis, 2019), estima-se que, 
contemporaneamente, sejam faladas, em média, apenas de 10% a 15% das línguas 
existentes no início do período colonial. Esse quadro perdurou e se agravou até a 
promulgação da Constituição Federal de 1988, a qual passou a garantir aos povos 
originários o direito de serem indígenas e de resguardarem as suas culturas e as 
suas línguas, dando início a uma tentativa de recuo desse grave processo de 
perdas.  

No âmbito da educação escolar indígena, a legislação subsequente à 
Constituição Federal (LDB, 1996; PNE, 2001; Conselho Nacional de Educação, 
Resolução 3/99) abriu caminho para avanços, como a criação das Licenciaturas 
Interculturais, as quais possibilitam o ingresso de alunos indígenas em cursos 
universitários nos quais os estudantes são incentivados a apropriarem-se e a serem 
protagonistas dos projetos pedagógicos das escolas de educação básica 
implementadas em seus territórios. Neste artigo, apresentamos um exemplo de 
curso de formação de professores indígenas, cujo foco é a valorização dos saberes 
ancestrais, pautada por uma política linguística de fortalecimento das línguas 
indígenas. Trata-se da Licenciatura em Educação Intercultural do Instituto de 
Formação Superior Indígena Takinahakỹ, da Universidade Federal de Goiás (UFG). 
Este é um curso de formação de professores indígenas em nível de graduação com 
duração de cinco anos, com etapas realizadas no campus universitário, na cidade 
de Goiânia, capital do estado de Goiás, e com etapas realizadas nas terras 
indígenas de estudantes do curso. 

Para compreendermos como um curso de formação de professores 
indígenas atua na valorização das línguas indígenas, organizamos este artigo em 
três partes. Na primeira, faremos uma pequena apresentação do Instituto de 
Formação Superior Indígena Takinahakỹ e do projeto pedagógico do curso de 
Educação Intercultural. Na segunda parte, focalizaremos nos estudos de fonologia 
para povos indígenas, com particular atenção às aulas de fonologia ministradas 
para povos cujas línguas maternas sejam da família Tupi e Tupi-Guarani. Em 
seguida, apresentaremos como essas aulas em formação linguística permitem 
embasar as aulas de outros temas contextuais, mais especificamente dos temas 
Oralidade e suas Funções Sociais e Processos de Alfabetização. Essas experiências, 
realizadas no campus universitário, completam-se pelo trabalho de orientação de 
pesquisas e pelos estágios realizados pelos próprios alunos, professores indígenas 
em suas respectivas comunidades. Em nosso artigo, será apresentado um relato 
da experiência das pesquisadoras no Território Indígena Arariboia, onde o povo 



 

Página | 3 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Tenetehar, também conhecido como Guajajara (família Tupi-Guarani), habita. Por 
fim, nas considerações finais, traçaremos algumas reflexões sobre como essa 
experiência de formação de professores indígenas constitui-se em uma política 
importante de valorização das línguas indígenas e saberes tradicionais. 

O INSTITUTO DE FORMAÇÃO SUPERIOR INDÍGENA TAKINAHAKỸ 

O Instituto de Formação Superior Indígena Takinahakỹ, ligado à UFG, 
oferece programas de graduação destinados a formar professores indígenas, com 
o objetivo de fortalecer e de valorizar as culturas e as línguas originárias por meio 
da licenciatura em Educação Intercultural. Esse tipo de formação é crucial para o 
empoderamento das comunidades indígenas, pois não apenas fornece 
conhecimentos acadêmicos, mas também reforça os laços com suas tradições, 
línguas e modos de vida.  

Fundado em 2007, o curso já formou 408 indígenas (até a data de 29 de julho 
de 2025) e, atualmente, conta com 281 estudantes indígenas, em sua maioria 
professores e professoras em suas próprias comunidades. Esses estudantes 
provêm dos estados brasileiros de Goiás, Mato Grosso, Minas Gerais, Tocantins e 
Maranhão e representam uma grande diversidade linguística e cultural, uma vez 
que procedem de 32 povos diferentes, conforme listado no quadro abaixo.  

Quadro 1: Diversidade de estudantes indígenas por língua, organizado por tronco e por 
família linguística 

Tronco Família  Povo 

Macro-jê Família jê  
 

akwẽ (xerente) 

a’uwẽ uptabi (xavante) 

krẽka (xakriabá) 

panhĩ (apinajé) 

apànjêhkra (canela de Porquiños) 

mẽmõrtũmre (canela)  

kajkwakhrattxi (tapayuna) 

mẽtyktire (caiapó) 



 

Página | 4 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

pyhcopcatiji (gavião) 

põocatiji (krĩkatí) 

khĩsêtjê (suiá) 

mehĭ (krahô) 

Karajá Iny  

Javaé 

xambioá 
 

Tupi Tupi-Guarani apyãwa (tapirapé) 

tenetehar (guajajara),  

kamajura (kamaiurá),  

kawaiwete (kaiabí), 

Juruna yudja (yuruna) 
 

Aruak Família do Xingu mehinaku 

wauja (waurá) 

yawalapiti (iawalapití) 

Karib  Nahukwa kalapalo 

kuikuro 

matipú 

Pekodian Ikpeng 



 

Página | 5 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Bakairi 

 Bororo Boe (Bororo) 

 (Língua isolada) Trumai  

Indo-Europeu  Povos Tapuia e Xacriabá (falam variedades de 
Português Brasileiro) 

Fonte: Elaborado pelas autoras (2025). 

 

É relevante mencionar que, ao estar inserido em uma universidade federal, 
o Instituto de Formação Superior Indígena Takinahakỹ oferece formação 
acadêmica para comunidades que, de outro modo, poderiam estar isoladas ou com 
acesso limitado ao ensino superior. Além disso, a diversidade de línguas faladas 
pelos estudantes é impressionante e mostra uma rica herança cultural que, em 
muitos casos, pode estar ameaçada se não for promovida ativamente em 
ambientes educativos. Toda essa diversidade linguística e cultural está bastante 
ameaçada, uma vez que todas essas línguas são consideradas vulneráveis e, até 
mesmo, em níveis severos, correm o risco de desaparecimento (UNESCO, 2003, p. 
2).  

As políticas educacionais do Instituto de Formação Superior Indígena 
Takinahakỹ promovem a consciência dos estudantes indígenas sobre a 
necessidade de valorização de suas línguas e de retomadas das práticas culturais. 
Nesse sentido, o curso baseia-se em três pilares, quais sejam: a 
transdisciplinaridade, que substitui disciplinas tradicionais por temas contextuais 
e por estudos complementares; a interculturalidade crítica e o bilinguismo 
epistêmico (Pimentel da Silva, 2019; Santos, 2020; UFG, 2024). As atividades 
ocorrem em Goiânia duas vezes ao ano, com duração de cinco semanas por 
semestre, e também nas comunidades, onde os docentes realizam visitas 
semestrais. A formação na licenciatura intercultural tem duração mínima de cinco 
anos, abrangendo dois anos da chamada matriz básica — fase inicial antes da 
escolha da habilitação —, e três anos da matriz específica, nos quais os estudantes 
aprofundam-se em temas contextuais voltados para cada uma das três áreas de 
formação (Ciências da Linguagem, Ciências da Natureza ou Ciências da Cultura). 

Nas seções a seguir, apresentaremos um panorama mais detalhado da 
estrutura do curso a partir do relato de nossas experiências como professoras 
atuando em três temas contextuais: Línguas Indígenas e o Português Brasileiro 1, 
Oralidade e suas Funções Sociais e Processos de Alfabetização, durante a etapa 
realizada em janeiro de 2025 na UFG, e a partir também do relato da experiência 
de uma etapa realizada na aldeia Zutiwa, habitada pelo povo Tenetehar e 
localizada na Terra Indígena Araribóia, no Estado do Maranhão, em outubro de 
2024. Por fim, teceremos nossas considerações finais. 



 

Página | 6 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

O ENSINO DE FONOLOGIA NO INSTITUTO DE FORMAÇÃO SUPERIOR INDÍGENA 
TAKIANHAKỸ 

Em janeiro de 2025, as professoras Bárbara Heliodora Santos e Marina 
Magalhães ministraram o tema contextual Línguas Indígenas e o Português 
Brasileiro 1 para professores-estudantes dos povos Kawaiwete (Kaiabi, família 
Tupi-Guarani), Tenetehara (Guajajara, família Tupi-Guarani), Apyap (Kamaiurá, 
família Tupi-Guarani), Ikpeng (Karib), Kuikuro (Karib), Kalapalo (Karib), Wauja 
(Waurá, família Aruak) e Boe (família Bororo).  

O tema contextual Línguas Indígenas e o Português Brasileiro 1 é oferecido 
a estudantes indígenas do segundo ano, como primeira experiência desses 
estudantes com temas da linguística. Assim, de forma bastante introdutória, a 
ementa propõe uma discussão sobre a concepção de famílias linguísticas e 
histórias das línguas e o estudo dos sons da fala, por uma perspectiva articulatória. 

Como previsto no próprio programa desse tema contextual, no debate em 
sala de aula, os conceitos discutidos evocam outros, favorecendo, assim, a 
contextualização, por meio do diálogo entre os conhecimentos das ciências não-
indígenas e os conhecimentos que os indígenas trazem de suas experiências de 
vida. Podemos ilustrar essa valiosa interação de perspectivas no debate ocorrido 
com os estudantes durante a explicação sobre o conceito de troncos e de famílias 
linguísticas. 

É comum, durante as etapas, que um mesmo tema contextual seja ofertado 
em mais de uma turma simultaneamente, de forma a atender, com a qualidade 
necessária, o número significativo de alunos que precisam cursar aquele tema. 
Dessa forma, as turmas costumam ser divididas por etnias, unindo, nas mesmas 
turmas, povos que estejam relacionados entre si por parentesco linguístico. 
Explicar, então, as relações genéticas entre as línguas, utilizando a própria 
composição da turma, foi a estratégia que utilizamos para introduzir esse debate.  

Entre as línguas Tupi-Guarani presentes, não foi difícil mostrar as 
semelhanças linguísticas ao pedirmos para os estudantes pronunciarem palavras 
que denominam partes do corpo, como quando eles elaboraram as ilustrações do 
aparelho fonador humano denominando cada órgão que o compõe, como 
apresentado na Imagem 1. 

  



 

Página | 7 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Imagem 1: Aparelho Fonador e seus órgãos, nas línguas Kawaiwete e Tenetehar 

 
Fonte: Elaborado pelos alunos Yepopina Alan Kaiabi, Iremir Guajajara e Jywatare Kaiabi, 
em atividade realizada em sala de aula. Acervo pessoal das autoras (2025). 
 

Mostramos, usando as denominações dos órgãos na imagem, que, entre as 
línguas Kaiabi (povo Kawaiwete) e Guajajara (povo Tenetehar), há diversas 
semelhanças fonéticas e que as diferenças, como a ausência de nasalidade, a 
substituição de [s] por [tʃ] (representado, ortograficamente, pelo grafema <x>) na 
ortografia do Tenetehar ou o uso de marcas distintas para a terceira pessoa são 
sistemáticas. Essa seria, então, a evidência científica para justificar que, em tempos 
remotos, esses povos tiveram ancestrais em comum.  

Esse argumento foi compreendido e discutido de diversas perspectivas pelos 
alunos presentes. As estudantes Boe, por exemplo, questionaram a inserção de 
seu povo e língua no tronco linguístico Macro-Jê a partir de sua própria percepção 
enquanto falantes de que sua língua é extremamente diferente das demais línguas 
consideradas parte desse agrupamento. Foi a oportunidade que precisávamos 
para discutir também sobre como a ciência ocidental não trata de conceitos 
inflexíveis, e que uma análise pode também ser modificada ao longo do tempo à 
medida que novos argumentos ou a aplicação de metodologias mais avançadas 
forem surgindo. Nesse caso específico, citamos a recente análise de Nikulin (2020), 
que defende a retirada da família Bororo do tronco linguístico Macro-Jê. 



 

Página | 8 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Os Ikpeng, por sua vez, foram ainda mais além ao contrastar sua perspectiva 
de relação de parentesco com a da ciência não indígena: os estudantes 
argumentaram que, para eles, não faz sentido a divisão proposta entre família 
Karib e Pano, pois, na história passada de geração em geração, na tradição Ikpeng, 
o povo Arara e o povo Ikpeng têm origem comum. 

O mito bíblico da Torre de Babel, em que todos falavam uma só língua, 
também foi evocado pelos estudantes na discussão sobre uma origem comum 
entre diferentes línguas, mostrando que os pontos de vista não indígenas estão 
presentes na vida dos indígenas em suas diversas manifestações, sejam elas 
científicas ou religiosas. 

Por fim, ao abordarmos a técnica de transcrição fonética, partindo dos 
pontos e dos modos de articulação dos sons pelos órgãos do aparelho fonador e 
mostrando as diferenças entre os inventários vocálicos e consonantais das línguas, 
os alunos puderam visualizar as imagens de vídeos que mostram a articulação 
desses distintos fones e refletir sobre as diferenças entre suas línguas maternas e 
as dos colegas, percebendo e entendendo a dificuldade de se articular sons que 
não existem em suas línguas e para os quais não foram “treinados” para produzir 
ou reconhecer, conforme exposto nas Imagens 2 e 3.  

Imagem 2: Vogais da língua Apyap (Kamaiurá)  

  
Fonte: Autoria própria. Acervo pessoal das autoras (2025). 

 



 

Página | 9 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Imagem 3: Exemplos de palavras com vogais e consoantes das línguas Tenetehar e 

Kawaiwete, seguidas de suas transcrições fonéticas 

 
Fonte: Elaborado pelos alunos Yepopina Alan Kaiabi e Jywatare Kaiabi, em atividade 
realizada em sala de aula. Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

Não é difícil concluir que toda essa reflexão coletiva, que permite o diálogo 
entre concepções diversas sobre um tema específico, gera novos e inovadores 
saberes, ampliando não apenas a visão de mundo dos estudantes, mas também a 
dos professores, que permitem ter suas perspectivas abertas a novas maneiras de 
enxergar e de explicar o mundo.  

Vale ressaltar que o tema contextual de Línguas Indígenas e Português 
Brasileiro I é apenas a introdução dos estudantes indígenas a uma formação 
linguística. Conforme definido no Projeto Pedagógico do Curso (UFG, 2024), 
durante os cinco anos de formação em Educação Intercultural, os alunos 
aprofundam os conhecimentos linguísticos em estudos complementares nas áreas 
de fonética, morfologia e produção textual em línguas indígenas. Para uma visão 
mais detalhada da formação em linguística realizada no curso, recomenda-se a 
leitura dos textos de Borges (2016; 2023) e de Nikulin, Cruz e Coelho (2025).  

A LINGUÍSTICA CONTEXTUALIZADA 

O tema contextual Oralidade e suas Funções Sociais prevê que a base 
construída durante a formação linguística em temas como o Línguas Indígenas e o 
Português Brasileiro, citado acima, fundamente os debates. Ministrado pela 
professora Dra. Mônica Veloso Borges na etapa de janeiro de 2025, a proposta 



 

Página | 10 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

desse tema contextual é a de discutir a função social da oralidade na interação 
intracultural e intercultural nos diferentes espaços socioculturais. Em sua 
abordagem, a professora partiu da elaboração de mapas socioculturais e 
linguísticos produzidos por cada estudante da turma ilustrando suas aldeias ou 
terras indígenas para introduzir a discussão sobre as funções da oralidade e da 
escrita em suas comunidades e o valor da língua materna na perpetuação de 
saberes e conhecimentos indígenas.  

O mapa a seguir (Imagem 4), produzido por Loyde, Marta e Paulino 
Guajajara, ilustra a configuração de uma das comunidades Tenetehar da Terra 
Indígena Araribóia, identificando, por meio da legenda, os espaços de uso da língua 
materna e do português, cada um com suas especificidades.  

Imagem 4: Mapa sociolinguístico da Aldeia Zutiwa, do povo Tenetehar, na TI Arariboia 

 
Fonte: Elaborado por Loyde Gomes Soares Guajajara, Marta Gomes Guajajara e Paulino 
Guajajara, em atividade realizada em sala de aula. Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

Nesse caso específico, como a língua materna permanece forte nesta 
comunidade, identifica-se o uso do português em espaços muito específicos, como 
a igreja, a escola e as casas de família interétnicas em que há membros karaiw 
“não-indígenas”. 

Em outros casos, observou-se uma divisão dos espaços nas comunidades 
entre ambientes tradicionalmente indígenas, onde a língua é o principal meio de 



 

Página | 11 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

transmissão de conhecimento, marcados pela oralidade, e ambientes criados e 
adaptados a partir do contato com o mundo não-indígena, onde há um uso mais 
expressivo da língua portuguesa e a valorização da escrita e produção de 
documentos.  

É relevante destacar que o debate sobre a importância da oralidade da 
língua materna não impediu que fosse sempre reforçada a necessidade de 
produção de textos nas línguas indígenas, de maneira a incentivar a perpetuação 
da língua também nesse novo espaço onde ela deve conseguir competir com a 
língua portuguesa e ser referência para pessoas em processo de alfabetização. Isso 
porque, em uma sociedade que cada vez mais valoriza o letramento, ter disponível 
literatura produzida em língua materna permite que a concepção de mundo que 
somente pode ser expressa por meio da língua seja referência não apenas na sua 
forma oral, mas também no seu registro escrito. 

Esse tipo de reflexão também foi muito debatido no tema contextual 
Processos de Alfabetização, em que as professoras Aline da Cruz e Marina 
Magalhães promoveram uma reflexão sobre a educação como um processo 
integrado à vida comunitária e cultural, respeitando a cosmovisão e a realidade 
das comunidades. Para tanto, as professoras iniciaram a discussão sobre 
alfabetização com uma reflexão sobre como a criança tradicionalmente apreende 
em cada cultura, a partir do conceito de Nheembo’e, desenvolvido pelo povo 
Guarani, de modo a pensar a escola como um espaço em que a criança continue a 
apreender pelo encantamento diante das descobertas, e que a escola seja 
concebida como um ponto de “encontro, como interface de interação e 
comunicação entre os dois mundos, como região de fronteira, [na medida em que] 
a porta que a escola significa o diálogo, permite a troca, permite também que se 
conheça e se valorize mais o mundo indígena” (Bergamaschi, 2005, p. 220). A partir 
da conversa sobre o olhar Guarani, cada povo pôde contar um pouco sobre o 
processo de aprendizagem das meninas e meninos, chamando atenção para os 
espaços ritualísticos em que, em diversas culturas, jovens aprendem a serem 
adultos.  

Ao refletir sobre a escola como espaço intercultural, observou-se a 
necessidade de transformar o espaço escolar, criando um ambiente que reflita 
essa interação entre os dois mundos. Em uma abordagem transdisciplinar, 
juntamos as turmas do tema de Processos de Alfabetização com a turma de 
Território e Territorialização, ministrada pela professora Dra. Eunice Pirkodi 
Tapuia, e realizamos uma transformação do espaço escolar com a participação do 
artista indígena José Francisco Alecrim, do povo Canela. Em alguns dias, usando 
tintas vermelhas e pretas, cada povo pintou, em um corredor da Faculdade de 
Letras, da UFG, grafismos e outras marcas de sua cultura, como ilustrado na 
Imagem 5. 

  



 

Página | 12 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Imagem 5: Estudantes do curso de Educação Intercultural, realizando pinturas de grafismos 
e outras marcas de sua cultura no corredor da Faculdade de Letras da Universidade Federal 
de Goiás.  

 
Fonte: Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

Nas aulas subsequentes, já com o espaço transformado, retomamos o 
conceito de letramento, a partir de narrativas indígenas. Para tanto, os estudantes 
de diferentes povos contaram histórias tradicionais de seus povos e refletiram 
sobre como essas narrativas, ao serem recontadas em sala de aula para as 
crianças, podem se transformar em elementos para produção de atividades de 
alfabetização. Por exemplo, o povo Yudja contou a narrativa da flauta e mostrou 
como, no processo de alfabetização em sua língua, a aula é sempre acompanhada 
de músicas tradicionais. Por sua vez, o povo Kawaiwete contou para a turma a 
narrativa do jabuti e criou atividades para as crianças aprenderem a escrever os 
nomes dos animais presentes na história. 

Outro exemplo é o ilustrado na Imagem 6, em que uma das estudantes 
Krahô, que também é professora de crianças em fase de alfabetização em sua 
comunidade, explica como utiliza a habilidade já desenvolvida pelas crianças nos 
espaços tradicionais de transmissão de conhecimentos, como na produção de 
artesanatos para a apropriação da escrita, solicitando que elas interliguem os 
buraquinhos no papel com linhas, de forma a aprenderem os desenhos das letras. 

  



 

Página | 13 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

 

       Imagem 6: Técnica de alfabetização utilizando habilidades manuais tradicionais 

 
       Fonte: Elaborado pelas autoras (2025). 

 

Esse tipo de abordagem, entre outras discutidas com a turma, permitiu-nos 
concluir que a pedagogia indígena, baseada na observação das atividades dos 
adultos e reprodução das crianças por meio de tentativas que incluem erros e 
acertos até a aquisição da habilidade, pode ser replicada na sala de aula, nos 
processos de alfabetização, de maneira que se obtenha um modelo de escola que 
respeite as formas de aprendizado próprias de cada povo. 

A UNIVERSIDADE VAI ATÉ A ALDEIA 

Experiências realizadas no campus universitário, como as descritas nas 
seções anteriores, são complementadas pelo trabalho de orientação de pesquisas 
realizado pelos orientadores indígenas e não indígenas e pelos estágios realizados 
pelos próprios alunos em suas comunidades. 

Na etapa realizada na Terra Indígena Arariboia, em outubro de 2024, as 
orientadoras do Comitê Guajajara, Rosani Moreira Leitão e Aline da Cruz, 
acompanhadas pela professora convidada Marina Magalhães, promoveram 
reuniões diárias com seus orientandos Tenetehar de diversas comunidades, lá 
reunidos não apenas para orientar seus trabalhos de pesquisa, mas para envolver 
a comunidade nas discussões sobre os temas pesquisados. Dessa forma, ao longo 
da etapa, tivemos a participação valiosa da vice-cacique, do diretor da escola, do 
subdiretor da escola, de alunos e ex-alunos da escola da aldeia e dos anciãos que 
são os orientadores indígenas dos estudantes. 

Destacamos a fala de Thiago Felipe da Silva, diretor da escola CEEI Azuru, 
que ressaltou, na abertura dos trabalhos, a importância da formação dos 



 

Página | 14 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

professores na Licenciatura em Educação Intercultural da UFG para a escola. Ele 
afirmou perceber que essa formação se reflete na capacitação dos alunos, não 
apenas no aprofundamento dos conhecimentos sobre educação, mas também no 
resgate e fortalecimento dos conhecimentos ancestrais. Seu reconhecimento dos 
reflexos positivos do curso na comunidade é tão significativo, que ele solicitou às 
professoras do Comitê que apresentassem uma palestra para a comunidade e para 
os alunos do ensino médio da escola sobre a formação de professores indígenas 
na UFG e a forma de ingressar no curso. As Imagens 7 e 8 mostram momentos 
registrados desse diálogo com a comunidade escolar e convidados, incluindo 
depoimentos de alunos do curso que trabalham como professores da escola, como 
Loyde Guajajara (Imagem 8). 

                  Imagem 7 – Professoras Marina, Aline e Rosani 

 
                  Fonte: Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

                    Imagem 8: Loyde Guajajara e audiência 

 
                       Fonte: Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

 



 

Página | 15 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

                        

No decorrer da etapa, que durou cinco dias, cada estudante vinculado ao 
curso de licenciatura em Educação Intercultural apresentou aos demais seu tema 
de pesquisa e sobre como vêm realizando as atividades a ele relacionadas sob 
orientação dos orientadores indígenas, que são geralmente anciãos que detêm 
conhecimento aprofundado sobre aquele tema. Esse é um momento de troca, em 
que os estudantes recebem retorno não apenas das professoras do comitê, mas 
também dos colegas, conforme ilustrado na Imagem 9. 

              Imagem 9: Relatos e discussões sobre os temas de pesquisa dos estudantes   
             Tenetehar 

 
             Fonte: Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

Outra atividade importante realizada ao longo da etapa em terra indígena 
são as visitas a pessoas e locais da comunidade relacionadas aos temas de pesquisa 
dos estudantes. Nessa temporada, realizamos visitas às artesãs, aos orientadores 
indígenas de Robson Guajajara, ao viveiro de mudas e sede do Prevfogo na aldeia 
e à nascente sagrada do Rio Zutiua. Em todas essas visitas foi possível aprofundar 
os temas de pesquisas já discutidos com os estudantes por meio dos relatos que 
escutamos de pessoas da comunidade vinculadas aos objetos de estudos dos 
estudantes-professores. A Imagem 10 retrata a explicação da mãe de Robson, uma 
de suas orientadoras indígenas, sobre a técnica, forma de aprendizado e 
transmissão do conhecimento relacionado à confecção da faixa tradicional 
Tenetehar. Esse foi o tema escolhido por Robson para sua pesquisa, pois a faixa 
configura um símbolo que ele cresceu vendo sua mãe confeccionar e que traduz 
um conhecimento pouco acessado na geração atual, que ele pretende ajudar a 
revitalizar com sua pesquisa.  

 



 

Página | 16 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

             Imagens 10: Visita à casa da mãe do Robson, sua orientadora indígena 

 
Fonte: Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

Por fim, a última atividade realizada pelas professoras do Comitê foi a 
orientação individual de cada estudante, momento em que as discussões sobre o 
andamento dos estágios e da pesquisa são realizadas e em que há espaço para o 
esclarecimento de dúvidas e debate mais aprofundado sobre o tema de cada um, 
conforme apresentado na Imagem 11.  

Imagem 11: Orientações individuais de Marta, Pedro Paulino e Robson 

 
Fonte: Acervo pessoal das autoras (2025). 

 

 



 

Página | 17 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Dessa forma, a etapa em terra indígena configura-se como um importante 
momento de contextualização da pesquisa em que os orientadores não-indígenas 
discutem mais detalhadamente os temas individuais de pesquisas de seus alunos, 
conhecendo de perto as suas comunidades e as demais pessoas envolvidas na 
orientação dos projetos. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este breve relato pontual de ações educativas operadas no âmbito do curso 
de Formação Intercultural da UFG proporciona, ainda que parcialmente, uma visão 
sobre como o investimento em formação de professores indígenas constitui-se em 
uma política importante de valorização das línguas indígenas e saberes tradicionais 
que já se reflete em mudanças importantes nas comunidades indígenas. Apesar do 
longo caminho ainda a ser percorrido em busca de recuperar conhecimentos e 
identidades que se perderam devido à violenta imposição de uma cultura externa, 
são experiências como esta que se constituem como ferramentas fortes de luta 
que os povos indígenas podem utilizar, junto com parceiros não-indígenas, para se 
apropriarem de novos conhecimentos que permitam a eles fortalecer e perpetuar 
suas tradições e perspectivas de mundo. 

 

 

                                    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                    



 

Página | 18 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

  

Linguistic Valorization in Indigenous 
Teacher Education Programs: A Study 
Centered on Tupi-Guarani Peoples 

ABSTRACT 

  Organized according to the pedagogy of alternation—with classes held both in Goiânia 
and in Indigenous territories located in the states of Goiás, Mato Grosso, Tocantins, 
Minas Gerais, and Maranhão—the Intercultural Education program of the Takinahakỹ 
Institute for Indigenous Higher Education at the Federal University of Goiás promotes 
language policies aimed at valuing Indigenous languages. Each semester, the program 
brings together speakers of languages from the Tupi, Macro-Jê, Aruak, Karib, and Bororo 
families, as well as the Trumai language. This article presents an experience report 
focusing on Indigenous students who speak languages of the Tupi-Guarani family. It 
demonstrates how, through the pedagogy of alternation, the program offers 
foundational training in Linguistics as a basis for developing reflection on literacy 
processes in Indigenous languages within predominantly oral traditions, in courses held 
both at the university and in Indigenous territories. 
 
KEYWORDS: Pedagogy of alternation. Language policies. Indigenous languages. 
Linguistics. 
 

  



 

Página | 19 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

                                                                                                                                       

  

Valorización Lingüística en los Programas 
de Formación Docente Indígena: Un 
Estudio Centrado en los Pueblos Tupi-
Guaraní 

RESUMEN 

  Organizado según la pedagogía de la alternancia, con clases en Goiânia y en tierras 
indígenas ubicadas en los estados de Goiás, Mato Grosso, Tocantins, Minas Gerais y 
Maranhão, el curso de Educación Intercultural del Instituto de Formación Superior 
Indígena Takinahakỹ, de la Universidad Federal de Goiás, promueve políticas lingüísticas 
de valorización de las lenguas indígenas, reuniendo semestralmente a hablantes de 
lenguas de las familias tupí, macro-jê, aruak, karib, bororo y de la lengua trumai. En este 
artículo se propone un relato de experiencia, con enfoque en los estudiantes indígenas 
hablantes de lenguas de la familia tupí-guaraní, para demostrar cómo, a partir de la 
pedagogía de la alternancia, el curso ofrece una formación básica en Lingüística, como 
base para el desarrollo de una reflexión sobre el proceso de alfabetización en lenguas 
indígenas en un contexto de oralidad, en formaciones que ocurren tanto en la 
universidad como en las Tierras Indígenas. 
 
PALABRAS CLAVE: Pedagogía de la alternancia. Políticas lingüísticas. Lenguas indígenas. 
Lingüística. 

 

  



 

Página | 20 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

NOTAS 

1. A palavra Takinahakỹ (na fala feminina) ou Tainahakỹ (na fala masculina) 
significa “estrela da manhã” na língua inỹ (karajá). 

2. Dados retirados de https://analisa.ufg.br/p/32234-egressos 
3. No caso específico de janeiro de 2025, havia outras duas turmas: em uma, 

estavam estudantes das línguas Jê do Norte e Karajá e, na outra, Jê Central. 
Nessas turmas, a diversidade linguística era menor, devido à maior quantidade 
de falantes de línguas (Macro) Jê no curso. 

REFERÊNCIAS 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida. Nhembo’e. Enquanto o encanto permanece! 
Processos e Práticas de Escolarização nas Aldeias Guarani. Tese (Doutorado em 
Educação) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2005. 
Disponível em: 
https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/cedoc/detalhe/nhemb
o-e-enquanto-o-encanto-permanece-processos-e-praticas-de-escolarizacao-nas-
aldeias-guarani,ce570aeb-3a91-432b-a3ad-e1ef42259e91. Acesso em: 6 nov. 
2025. 

BORGES, M. V. Documentação e Estudos Lexicais sobre Línguas 
Indígenas. Articulando e Construindo Saberes, Goiânia, v. 1, n. 1, p. 35-50, 2016. 
DOI: 10.5216/racs.v1i1.42995. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/racs/article/view/42995. Acesso em: 6 nov. 2025. 

BORGES, M. V. Reflexiones sobre el estudio de las lenguas indígenas en la 
formación de maestros indígenas en la Universidad Federal de Goiás 
(UFG/Goiás/Brasil). Revista del Instituto de Investigaciones en Educación, [s. l.], 
v. 14, n. 20, p. 80-99, 2023. DOI: 10.30972/riie.15207256. Disponível em: 
https://revistas.unne.edu.ar/index.php/riie/article/view/7256. Acesso em: 6 nov. 
2025. 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Brasília, DF: Presidência da República, [2016]. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituiçao.htm. Acesso em: 
6 nov. 2017. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional. Brasília: Presidência da República, Casa Civil, 
Subchefia para Assuntos Jurídicos, [1996]. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 6 nov. 2025. 

https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/cedoc/detalhe/nhembo-e-enquanto-o-encanto-permanece-processos-e-praticas-de-escolarizacao-nas-aldeias-guarani,ce570aeb-3a91-432b-a3ad-e1ef42259e91
https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/cedoc/detalhe/nhembo-e-enquanto-o-encanto-permanece-processos-e-praticas-de-escolarizacao-nas-aldeias-guarani,ce570aeb-3a91-432b-a3ad-e1ef42259e91
https://observatoriodeeducacao.institutounibanco.org.br/cedoc/detalhe/nhembo-e-enquanto-o-encanto-permanece-processos-e-praticas-de-escolarizacao-nas-aldeias-guarani,ce570aeb-3a91-432b-a3ad-e1ef42259e91


 

Página | 21 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

BRASIL. Resolução CNE/CEB nº 3, de 10 de novembro de 1999. Dispõe sobre as 
Diretrizes Curriculares Nacionais para o atendimento de educação escolar para 
populações em situação de itinerância. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 
nov. 1999. Seção 1, p. 52. 

BRASIL. Lei nº 10.172, de 9 de janeiro de 2001. Aprova o Plano Nacional de 
Educação e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 
2001. Disponível em: www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.htm. 
Acesso em: 6 nov. 2025. 

D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Línguas Indígenas no Brasil: quantas eram? 
Quantas são? Quantas serão? In: D’ANGELIS, Wilmar da Rocha (org.). 
Revitalização de Línguas Indígenas: como fazemos. Campinas-SP: Curt 
Nimuendajú: Kamauri, 2019. p.13-27. 

FRANCHETTO, Bruna. Línguas silenciadas, novas línguas. Povos Indígenas no 
Brasil. Instituto Socioambiental, 2016. Disponível em: 
<https://pib.socioambiental.org/pt/L%C3%ADnguas_silenciadas,_novas_l%C3%A
Dnguas>. Acesso em: 29 nov. 2021.  

NIKULIN, Andrey. Proto-Macro-Jê: um estudo reconstrutivo. 2020. Tese 
(Doutorado em Linguística) – Universidade de Brasília, Brasília, 2020. Disponível 
em: https://repositorio.unb.br/handle/10482/38893. Acesso em: 6 nov. 2025. 

NIKULIN, Andrey; CRUZ, Aline da; COELHO, Mário. La enseñanza de las ciencias 
del lenguaje y lenguas indígenas en el Núcleo Takinahakỹ (Brasil). Ñemitỹrã, [s. 
l.], v. 7, n. 1, p. 76–94, 2025. DOI: 10.47133/NEMITYRA20250101c-A8. Disponível 
em: https://revistascientificas.una.py/index.php/nemityra/article/view/5464. 
Acesso em: 6 nov. 2025. 

PIMENTEL-DA-SILVA, M. do S. Políticas de retomada de línguas indígenas em 
diferentes contextos epistêmicos. Articulando e Construindo Saberes, Goiânia, v. 
4, 2019. DOI: 10.5216/racs.v4i0.59089. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/racs/article/view/59089. Acesso em: 6 nov. 2025. 

RODRIGUES, A. D. Línguas indígenas: 500 anos de descobertas e perdas. DELTA: 
Documentação e Estudos em Linguística Teórica e Aplicada, [s. l.], v. 9, n. 1, 
2019. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/delta/article/view/45596. Acesso em: 31 jul. 
2025. 

SANTOS, Lilian Abram dos. Pedagogia da contextualização e interculturalidade na 
formação de professores indígenas: entrevista com Maria do Socorro Pimentel da 
Silva. Tellus, [s. l.], n. 42, p. 305–322, 2020. DOI: 10.20435/tellus.v0i42.681. 
Disponível em: https://tellusucdb.emnuvens.com.br/tellus/article/view/681. 
Acesso em: 6 nov. 2025. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.htm
https://pib.socioambiental.org/pt/L%C3%ADnguas_silenciadas,_novas_l%C3%ADnguas
https://pib.socioambiental.org/pt/L%C3%ADnguas_silenciadas,_novas_l%C3%ADnguas
https://repositorio.unb.br/handle/10482/38893


 

Página | 22 
 
 
 

R. Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22 2025. 
   

 

Universidade Federal de Goiás. Analisa UFG – Egressos: Visão Geral. 2020. 
Disponível em https://analisa.ufg.br/p/32234-egressos. Acesso em: 05 maio 
2022. 

Universidade Federal de Goiás. Projeto Pedagógico de Curso – Educação 
Intercultural. 2024. Goiânia: Universidade Federal de Goiás. 

UNESCO. Vitalidad y peligro de desaparición de las lenguas. Paris, 2003. 
Disponível em: 
<http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/CLT/pdf/LVE_Spanish
_EDITED%20FOR%20PUBLICATION.pdf>. Acesso em: 6 nov. 2025. 

 
 
 
 

Recebido: 28 ago. 2025 

Aprovado: 18 dez. 2025 

DOI: 10.3895/rtr.v10n0.20778 

Como citar: CRUZ, A.; MAGALHÃES, M. M. S., SANTOS, B. H. L. P.; LEITÃO, R. M. Valorização linguística 

nos cursos de formação de professores indígenas: uma experiência com foco em povos Tupi-Guarani.  R. 

Transmutare, Curitiba, v. 10, e20778, p. 1-22, 2025. Disponível em: <https://periodicos.utfpr.edu.br/rtr>. 

Acesso em: XXX.  

 

Correspondência:  

Aline da Cruz 
acruz@ufg.br  

 

Direito autoral: Este artigo está licenciado sob os termos da licença Creative Commons Atribuição 4.0 

Internacional. 

 

 

 
 

https://analisa.ufg.br/p/32234-egressos
mailto:acruz@ufg.br

